# 新出の三十番神絵像紹介―特徴ある図像の問題を中心に

The Introduction and Analysis of Two Newfound Works of "The Thirty Protective Deities for a Month"

Focusing on the Iconographies

SAEKI, Eriko

### 初めに

# 三十番神信仰

日蓮宗の法華神道として隆盛を誇った。日蓮宗の法華神道として隆盛を誇った。三十番神とは、一ケ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など三十番神とは、一ケ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など三十番神とは、一ケ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など三十番神とは、一ケ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など三十番神とは、一ヶ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など三十番神とは、一ヶ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など三十番神とは、一ヶ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など三十番神とは、一ヶ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など三十番神とは、一ヶ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など三十番神とは、一ヶ月三十日を毎日交替で国家や朝廷(禁闕)、法華経など

いただく機会に恵まれた。そこで本稿では両本を紹介し、両本と基本構成を同が、近年、日蓮宗寺院に伝来する図像的に極めて特異な作品二点を調査させて、一筆者は、この金沢称名寺本を初めとして三十番神絵像を調査研究してきた名寺所蔵本(以下所蔵は略す)が鎌倉時代に遡る最古例と考えられる。である。なお、三十番神絵像の現存作例で平安時代に遡るものはなく、金沢称三十番神絵像とは、この三十番神を勧請する儀礼の為に制作された絵画作品

の私見を述べたい。じくする座像形式の現存作品との比較も加え、特異な図像を中心に考察し若干

# Ⅰ 現存する三十番神絵像の概観

どを概観しておくこととする。 そこでまず、現存する三十番神絵像についてその種類や形式、時代的変遷な

# 種類

三十日吉備大明神で終わる良正勧請の「如法経守護」の三十番神を採用してい三十日吉備大明神で終わる良正勧請の「如法経守護」の三十番神を採用してい日の神像が異なるが、現存する三十番神絵像は、一日熱田大明神から始まり、三十番神の守護対象は前述したように各種あり、それぞれの目的に応じ当番

次にその当番日と神名を列記する。

神 日大比叡大明神 十八日小比叡大明神 尾大明神 大明神 多大明神 一日熱田大明神 二日諏訪大明神 三日廣田大明神 二十一日八王子大明神 二十二日稲荷大明神 二十三日住吉大明神 二十 十日伊勢大明神 十四日大原野大明神 十五日春日大明神 六日鹿島大明神 七日北野大明神 十一日八幡大菩薩 十二日賀茂大明神 十三日松 十九日聖真子大明神 二十日客人大明 八日江文大明神 十六日平野大明神 十七 四日気比大明神 九日貴船

明神 四日祇園大明神 二十五日赤山大明神 二十六日健部大明神 二十七日三上大 二十八日兵主大明神 二十九日苗鹿大明神 三十日吉備大明神

場合が圧倒的に多い 大権現と大明神等の神号には若干の異同があり、 絵像の横に短冊形を設けて当番日と神名を併記するケースが多いが、 伊勢は天照皇太神と表記する

## 2

③に列記した拙論を参照されたい。 との比較を中心に論ずる。 ある。今回紹介する二作品は座像形式であり、 日蓮宗系寺院に多く伝来する座像形式とがあり、両者の図像には微妙な相違が 三十番神絵像には大別して、先述した金沢称名寺本を筆頭とする立像形式と なお、立像形式の代表例とその特色に関しては、 本稿においては座像形式の作品 註

# 3 基本構成(座像形式)

以下座像形式について述べる。

花押を記す事が多い。更に中世末期になると、飛天や三光天子が加えられる の一つ『摩訶止観』からの字句を引用した賛文を書し、 妙法蓮華経 描く。即ち、 を描いた山王本迹曼荼羅と基本構成を同じくし、その強い影響関係が伺える。 最も現存作品の多い日蓮宗系三十番神絵像の場合は、更に画面上部に 画面上部に幔幕を描き、各神像は三曲屛風或いは鳥居を背にして礼盤上に座 雛壇状に配列される。神像の下には勾欄、階梯を設け、獅子狛犬や随身を 一の七字題目を大書し、法華経や本地垂迹思想を説いた法華三大部 社殿内に鎮座する神像を描くこの形式は、天台宗延暦寺の鎮守神 開眼した僧侶の署名や 「南無

# 三十番神絵像の当番日と配列 (座像形式

ケースも増える。

一般的に時代の下降とともに、

附属物は増加傾向を示す。

配列するものが最も多い。これに続いて多いのが、天照、 を反映するものといえよう 座像形式における現存作例に於いては、横に五神を並置し縦六段にわたって 0) 二神のみを最上段に掲げる配列であり、これは日蓮宗開祖日蓮の神祇観 八幡(以下尊号は省

# 5 三十番神絵像の制作主体(座像形式)

れたものもあることを付記しておく。 述した金沢称名寺本の他、談山神社本のように、日蓮宗以外の環境下で制作さ 推定される天台系の可能性が高い貴重な作例である。立像形式の作品には、前 が個人本(現在奈良国立博物館所蔵)として紹介した作品は、十五世紀初期と 現存作品もまた日蓮宗寺院に伝来しているものが圧倒的に多い。ただし、筆者 て盛んとなり、 三十番神信仰の淵源は比叡山に求められるが、室町時代以降は日蓮宗にお 近世期に法華神道として隆盛を極めた為、 座像三十番神絵像の

# 6 現存する代表的作例

署名している作品の代表例を列記する。 座像形式の作品中、絵像に制作年が明記されているもの、 あるいは開眼主が

十五世紀 本法寺本 (日親開眼) 

十六世紀 大法寺本(長谷川等伯筆) **図** ②

十七世紀 本行寺本 (日遠開眼) **3** 

十番神絵像」 そこで次に、 の概要を紹介する。 筆者が近年調査させて頂いた二作品、 本立寺と妙光寺所蔵の



図(1) 本法寺本三十番神絵像



大法寺本三十番神絵像 図(2)

# 図3

本行寺本三十番神絵像

# ${\rm I\hspace{-.1em}I}$ 「三十番神絵像」 西明石市 本立寺所蔵 **図** 4

なった。一道院は、吉祥院日喜を開山とし本蔵寺と号していたが、六世日法 年京都にあった勅願所一道院を合併し、その什寳を本立寺に格護することと の称号を賜って以来、勅願所となって一道院と号した。 日種が妙円寺を建立、後寺号を改称し本立寺に復帰している。更に昭和二十三 立寺も福岡に移転した。一方、寛永十一年(一六三四)に旧本立寺跡に本妙院 氏が明石に移転し、寺号を本立寺と改称。更に小笠原氏は九州小倉に移り、本 本に開いた本源寺をその始まりとする日蓮宗寺院である。その後、檀越小笠原 (一六五九~一七一九) が修法の霊験により霊元天皇の病気を平癒し、一道院 成道山本立寺は、元和三年(一六一七)本圀寺十六世究竟院日禛が、信州松



次に本立寺本の概要を記す。

本立寺本三十番神絵像

# 1 材質装丁 絹本着色 縦九一、四センチ、横四八、五センチ(右八、六セ ンチで絹継) 桐箱入り

### 2 伝来

た桐箱蓋裏には、裱背朱書と同筆の朱書と別筆の墨書が記されている。 軸裱背朱書 軸裱背には、次のような旧裱背のものと思われる朱書が添付されている。 ま

「奉納主松原通室町東江入池田吉兵衛」「一道院什寳 卅世 日芳

桐箱蓋朱書

井上利八」 吉兵衛鈴ト共求 「明治二年神佛混合御制禁ノ砌 此品當山二奉納ス 取扱主 此三十番神ハ元北野天神什寳ノ由 萬壽寺烏丸東入 中澤半兵衛 池田

桐箱裏墨書

来候也 「明治二十一年八月表桐破損二付六角通り小堀甚兵衛 卅二世 日如 施主ニテ悉皆修復出

認できる。 品であることが確 像として貴重な作 本系) 三十番神絵 蓮宗系(神社伝来 は、数少ない非日 より、本立寺本 とは北野社の所有であり、 ち、この三十番神絵像は、 が痛んだので小堀甚兵衛が施主になり全面的に修復を加えたことを記す。 納したという経緯が語られている。そして墨書は、三十二世日如の代に、桐箱 と共に中澤半兵衛、井上利八を介して買い求め、三十世日芳の代に一道院に奉 神の什寳であったが、明治二年の神佛分離の際に、檀越池田吉兵衛が鎮宅霊府 右に示した軸裱背の朱書と桐箱蓋裏の朱書には、この三十番神はもと北野天 そこで祀られていたものと推察される。この伝来に 現在日蓮宗寺院に什寳として格護されているが、も

即



本立寺本裱背朱と箱蓋裏朱書 及び墨書 図(5)

### 3 一面には、 図様概観 三曲屏風を背にして (番神名と配当日 表1参照

可能性も考えられる。 描かれない。 下部に通常見られる欄干や階梯も 齬し、誤記と思われる。なお画面 点は注視したい。また平野と大原 である本法寺所蔵の日親(一四〇 番日の配列は、十五世紀の基準作 像の上部には金泥の枠を設け、左 礼盤上に座す神像が、 三十番神の当番日とは明らかに齟 が入れ替わっており、これは法華 十日天照を伊勢と表記をしている と同じであるが、神名において、 七~一四八八)開眼三十番神絵像 に神名、右に当番日を墨書す。当 上部に幔幕といったものは無く、 に六段にわたって配される。 年に修復された際に切断された あるいは、明治二十 横に五列縦

| 表 1 本立寺本 |        |           |         |       |
|----------|--------|-----------|---------|-------|
| 十四日平野    | 十三日松尾  | 十二日賀茂     | ★十一日八幡  | ★十日伊勢 |
| 東帯       | 束帯     | 束帯        | 冠・袈裟・錫杖 | 唐装    |
| 十九日聖真子   | 十八日小比叡 | 十七日大比叡 唐装 | 十六日大原野  | 一五日春日 |
| 僧形       | 僧形     |           | 束帯      | 東帯    |
| 廿四日祇園    | 廿三日住吉  | ★廿二日稲荷    | 廿一日八王子  | 廿日客人  |
| 牛頭天王     | 束帯     | 白衣・稲束     | 束帯      | 女神    |
| 廿九日苗荷    | 廿八日兵主  | 廿七日三上     | 廿六日武健部  | 廿五日赤山 |
| 唐装       | 束帯     | 唐装        | 束帯      | 唐装    |
| 四日気比     | 三日廣田   | 二日諏方      | 一日熱田    | 丗日吉備  |
| 束帯       | 東帯     | 東帯        | 東帯      | 束帯    |
| 九日貴舩     | 八日江文   | 七日北野      | 六日鹿島    | 五日氣多  |
| 束帯       | 唐装     | 東帯        | 唐装杖     | 束帯    |
|          |        |           |         |       |

図像の検討をする神像

### 表

図像

上で興味深い。 十五世紀に遡る本法寺日親開眼の作例と共通しており、 全体の図像を概観すると、まず女神形が極めて少ないことに気づく。これは なお一般的に座像形式では、 時代が下降するに従い女神形は増 制作年代推定を考える

える傾向を示す。

置く白衣の翁形で描かれる。 通常「三十番神絵像」 である日輪を頂き、 形束帯形で表されるが、 本の特色は、八幡と稲荷の特異な図像である。 一方、日親開眼の諸作例と明らかに異なり、 錫杖と数珠を持つ。 の場合女神形で表されるが、 本立寺本では、 この両図像については妙光寺本と合わせ後述した 袍の上に袈裟を付け、 次に注目されるのは、 まず八幡は通例では僧形か、俗 他の諸本にも見られない本立寺 本立寺本では稲束を膝前に 神像のシンボル 稲荷の図像で、

ある環境下で制作されたこととの関連が推察される。 ⑦)その背景には、本立寺本が、北野社という、天台宗延暦寺と密接な関係に では共通するが、立笏はせず、特殊な印相を示し微妙な相違が見られる。(図 唐衣に立笏の図像を用いるのである。 俗形と僧形で表す二通りがある。 大比叡は、 唐冠唐衣に立笏する十七日大比叡の図像も注視しておきたい。 山王信仰の中心で、山王本迹曼荼羅では中央に大写し、その図像を 俗形で表す場合は、 対して、日蓮宗系の場合は、唐冠唐衣ま 正に本立寺本と同じ唐冠 **図** 6

ずれにしても奇異な印象は否めない。 図様は手の形から持物を描くべき図像でありながら き添えなかったのか、 最後に、不完全な図像を示す二十七日三上について付記しておきたい。この 右手には巻子か数珠か?)、 しっかりとした図像に対する認識がなかったのか、 描いていないように見える。 図 ⑧ (左手は杖のような棒状 何らかの理由で





大法寺本大比叡 図(7)

図(8)

本立寺本三上

5

用いて荘厳するなど、 が著しいが、 面貌表現は丁寧な描線を用い、着衣の線もしっかりとしている。 当初はより華やかな印象を生んでいたと想像され、 仏画を専門とする畫師の作と推察される。 金泥を要所に ただ像容は 色彩は退色

堂々としているが、礼盤に衣の端が大きくはみ出し、礼盤の奥行もあいまいで 性が高い。なお、 図像の写し崩れも認められる事から、既存の図像をもととした工房制作の可能 後世補彩されたと考えられる。 右端最下段の九日貴舩は不自然に濃い朱が無造作に塗られて

### 6 制作時期

像容も堂々として古格を保っている。以上を勘案すると本立寺本は、十五世紀 復時に画面の上下が切り詰められた可能性があるが、全体に構成はシンプルで に遡る制作時期が想定される。 絵絹の絹目が粗いいわゆる足利絹を用いており、室町時代の特色を示す。

# 「三十番神絵像\_ 泉佐野市 妙光寺所蔵 **図** 9

世日近(一六二三没)、延宝天和年間の一六世日遥により再興された。寺には 務める)による克明な寺の記録が残されている 多くの寺宝が格護されており、 も兵火で焼失したが、永享年間の四世日延 (一四四四没)、天正元和年間の九 三五八)創立の日蓮宗寺院である。旧本寺は京都妙覚寺。戦乱興亡の間、 大阪府泉佐野市にある本覚山妙光寺は、大覚妙実を開山と仰ぐ延文三年 また日遥(一七〇一~一七二三の間二度住職を 何度

次に妙光寺本の概要を記す。



# 1 箱入り 材質装丁 絹本着色 縦八七、〇センチ 横四〇、 五センチ 桐

# 2 本紙裱背の墨書銘

奉開眼供養 一○○四年に修理された際に本紙裱背の墨書銘が別置され保存されている。 于時永正九天壬申十二月十三日

今此三界 南無妙法蓮華経 法花守護三十番神像 諸仏救世者 住於大神通 皆是我有 其中衆生 悉是吾子 為悦衆生故 現無量神力 唯我一人能為救護 真造院 日甄 花押 常在霊鷲山 我此土安穏

願主信心之俗名□郎



# 開眼上人及び讃文

3

像にも散見される。 寿量品」は日蓮宗においては特に重視される章で、桃山時代以降の三十番神絵 五世紀作の本法寺日親開眼の絵像にも引かれている点、 神絵像にも認められる讃文である。上記賛文中「譬喩品」「如来神力品」は十 喩品」「如来神力品」「如来寿量品」より引用。これらは、 に、日甄(にっけん)により開眼供養されたとされる。讃文は『法華経』「譬 裱背墨書の開眼銘によれば、この作品は永正九年十二月十三日 興味深い。 他の日蓮宗系三十番 <u>五</u> 三 また「如来

妙光寺との関係についても不明である。 性がある。但し、本覚寺日甄の院号に関しては確認が取れておらず、 甄上人(大永元年一五二一没)と一致し、年代的にも齟齬はなく同一人の可能 妙覚寺の歴代にも見えない。ただ、「日甄」の名は、 開眼上人の真造院日甄に関しては、妙光寺過去帳にその名が無く、 静岡県池田本覚寺八世日 本覚寺と 旧

ない。この日甄が真造院日甄と同一人であれば、三十番神信仰と深く関わった であるが、日甄が日親上人の弟子となると、同じく年代的にはこちらも齟齬が 遠成院日近の元禄一二年(一六九九)九月一七日付極に、 一方、本法寺の寺宝「日親上人曼荼羅本尊」の裱背に墨書された、二十三世 一の字句が認められるのは興味深い。長旭日甄なる人物に関する詳細は不明 「弟子長旭日甄 感

今後の課題としたい 日親との関連が予想される。 いずれにしても、 真造院日甄という人物の探求は

# 図様概観 (番神名と配当日 表2参照

銘との関係からも留意しておきたい。 六世紀以降の作品に通常見られる日蓮宗系の題目は無い。傷んだ上部の状態か 修復時に切り詰められた可能性も無いとはいえないが、 下方には欄干上に獅子狛犬、階梯の両サイドに随身が配される。ただ、十 面には、 三曲屛風を背として礼盤に座す神像が、 五列六段の雛壇状に並 この点は裱背墨書

神像の横には、 短冊形を設け配当日と番神名が書かれる。 配列は、 画面右上

の一日天照から始まり二日八幡と

熱田に配当されるので、 とは言えないが、 殊な民間信仰による可能性もない 無い神名が書かれ、 のが一般的なので、この配列順番 像形式の場合、 の配当は異例である。しかも、 例の三十番神絵像の場合、一日は 郎大明神を含むような三十番神は 大明神」 も珍しい。更に、十九日に 言う具合に縦方向に昇順する。 日八幡が並び横方向に昇順する の名称が見当たらない。特 」という各種三十番神には 十日天照の横に十 管見の限り、 逆に 妙光寺本 「健部大 「太郎 太 通

のものとは考え難い。 の三十番神に関する知識を欠いて 名は後入れの可能性が高 以上を勘案すると、当番日と神 少なくとも、 日甄開眼時点 正系

妙光寺本

表2

七日平野 ★一日天照 廿五日気比 十九日太郎 ★十三日稲荷 神鏡 女神 随身 白衣・稲束 東帯 —— 十四日住吉 廿六日氣多 八日大比叡 ★二日八幡 廿日苗荷 女神 束帯 束带 僧形・錫杖 翁 九日小比叡 三日賀茂 廿七日鹿嶋 廿一日吉備 十五日祇園 東帯 牛頭天王 束带 女神 随身 廿八日春日 十六日赤山 十日聖真子 四日松尾 廿二日諏波 東帯 鬼神 東帯 束帯 随身 廿九日江文 十七日三上 十一日客人 五日大原 廿三日熱田 東帯 女神 束带 束帯 女神 十八日兵主 十二日八王子 九日貴舩 廿四日廣田 六日春日 東帯 東帯 東帯 鬼神 東帯

\* 図像の検討をする神像

### 5 図

や礼盤が描かれない。 は岩座の上に稲束を担ぐ白衣の姿で描かれる。そしてこの二体だけは三曲屛風 二は山城伏見の稲荷大明神。稲荷は通常唐装の女神形で表されるが、 妙光寺本は岩座の上に神籬をたて唐櫃を置き、その上に神鏡を載せている。第 は一日に配当) 天照皇太神の図像。 二点の図像である。 に多いことに気づく。 図像全体を概観すると、 第一は、神祇の中でも筆頭に挙げられる十日 更に注目されるのは、 まず僧形が少なく、 通常天照は男神形か女神形で表わされるが、 他の三十番神絵像に見当たらな 女神形、 随身形、 鬼神形が非常 妙光寺本

# 6

えられた可能性も考えられる。 が、 はややぎこちなく、 全体に色調は明るく金泥を多用しており、 大胆な補彩が加えられたか、 賦彩に粗さがみえる。 或いは、 絵そのものが過去の修復時に入れ替 図像の極端な改変は認められな 華やかさを感じさせる。

整備が進み、 う記事も見える。従って、 同書には、 番神之絵像一幅」という記載があり、 た『泉洲佐野 妙光寺には、 番神堂や三光堂、 その動きの中で有力な檀越により施入されたものと推定される。 妙光寺古文書』という古文書が伝来している。そこには 前述したように、十六世日遥が貞享三年(一六八六)に記るし 妙光寺本は、 刹女堂が天文元年(一六八一) 妙光寺本に該当する可能性が高い。 日遥による復興期に守護神を祀る堂舎 に建立されたとい 更に、

制作年代

と比較した上で再考したい。 しては、 施入時期から考えて、 書銘を絵自体の制作時期とそのまま見なすことには慎重を要する。 れる。。しかし、当番日と神名、 裱背墨書の開眼銘によれば、この作品の制作時期は永正九年 より詳細なデータ収集と各神像の図像解析、 江戸時代作の可能性も考えられる。 題目の有無、表現等を勘案すると、 そして他の十六世紀作 正確な制作時期に関 <u>二</u> 五. 推定され と

そこで最後に、 本立寺本 (北野社伝来即ち神社系) と妙光寺本の特徴的な図

像に関し、 他の座像三十番神絵像の図像とも比較しながら、再考してみたい。

# V 注目すべき図像

# 1 天照皇太神 (伊勢大明神

同じ太陽神に由来する大日如来や観音菩薩と習合し、長谷寺の雨宝童子のよう といえる。記紀神話の中では光輝く女性神としてイメージされるが、中世には な姿でも現れる。 伊勢内宮の祭神である天照皇太神は、多彩な表情を持つ変貌著しい神の代表

た番神問答以後の、吉田神道による三十番神図像の影響の可能性が考えられ た変化の背景には、 神形をとり、 を印象づける構図が出てくる事は、 なお、こうした動きと連動するように、十六世紀末から、天照の配置は上段の 七世紀に入ると、 左端から中央に移動し、天照が全国神祇の中心にあって、 三十番神絵像の場合、十五世紀から十六世紀に残る作品は立像座像ともに男 吉田神道の図像では、天照に神鏡を持つ女神形を採用しているのである。 衣冠・束帯の和装スタイルが 座像の場合は神鏡を持つ女神形が登場する。 明応六年(一四六七)に日蓮宗と吉田兼倶との間で行われ 極めて興味深い 一般的である。 最高位に位置する事 (図⑪) そして、 (図2) こうし



図(1)





図(12)

妙光寺本天照 図(4)

本立寺本天照

図(13)

れない点は留意しておきたい。 に、近世以前の三十番神絵像において、 博物館本は、女神形をとるが、吉田神道系とは異なり棒を持物としている。更 可能性が考えられる。 を取りながら、 図 (13) それに対し、十五世紀作と推定される北野社伝来の本立寺本が、 これは、主流を占める日蓮宗系とは異なる神社系の図像を示している 唐冠唐衣で立笏する唐装スタイルをとる点は注目されよう。 なお、同じく十五世紀作と推定される天台系の奈良国立 鏡を持つ女神形は、天照以外でも見ら 同じ男神形

ば、 いる。 光寺本に取り入れられたかといったことについては、 う大胆で象徴的なアイコンが、どのような環境で誕生し、どのような経路で妙 思想を反映するものと解釈することも可能だろう。いずれにしても、 る点では一致する。更にこの神鏡が天皇の三種の神器を象徴するものと考えれ 持物とする図像を示すが、妙光寺本では、 ここで、持物である神鏡に着目したい。 **・**そこには天照を天皇と結び付け、 (図⑭) 両者は図像的には異なるが、 三十番神信仰の一つ禁闕 十七世紀に現れる女神形は、 神像を描かずこの神鏡のみを描いて 神鏡を天照のシンボルと捉えてい 今後の課題としたい (王朝) 神鏡とい 神鏡

### 2 八幡大菩薩

る 武家の尊崇を集めるに至った。 王朝守護の性格を強める一方、平安末には源氏の氏神となり、全国に広まって 号である。その後石清水に勧請され、奈良から平安にかけ応神天皇と習合し、 八幡大菩薩の称号は、 日輪を頂き錫杖と数珠を持つ僧形と若宮八幡という俗形の図像がある。 宇佐八幡が東大寺大仏建立の助成の功により賜った称 その図像は、 弘法大師空海が感得したと伝え

像を説いている点、興味深い。 く玉冠を冠り笏をとる俗体形で表わす。(図⑯)これは八幡が応神天皇と習合 的である。 したことにより誕生した図像と考えられるが、先述した吉田神道でも同様の図 座像三十番神絵像の場合、持物に相違はあっても、 (図⑮) 但し、前掲した天台系の奈良国立博物館本は、 僧形像で表わすのが一般 僧形ではな

な天皇の肖像画が想起される。 いう八幡神の持つ神格と仏尊両者の属性を合成したような図像は、 絵像には類例が無い。 輪を頂く特異な図像を示す。 ところが、北野社伝来の本立寺本では、 の紙を貼り、 幔幕を結んだ社殿内に、 ただ、 それは、 あえて探すとすれば、 (図⑰) この俗形と僧形、若宮八幡と大菩薩と 画面上方に三社託宣 袍の上に袈裟を付けて錫杖を持ち、 日輪の付いた冕冠を冠の上に重ねた 南北朝期に描かれた特異 (天照、 他の三十番 春

世の北野社における神仏習合の実態を考える上でも大変興味深い図像といえよ複雑な様相や、変幻自在で融通無碍な表現を見る思いがする。それはまた、中ようなこのダブルイメージと本立寺本の図像には、共通する中世の神仏習合のた、異形の肖像画である。(図⑱)後醍醐天皇が自らを神格化し、仏尊化した後醍醐天皇が、袍の上に袈裟を付け五鈷杵五鈷鈴を持して礼盤に座すといっ

ものであることが推察される。

「大阪、八幡ともに、妙光寺本の図像は日蓮宗系の主流からは距離を置いたま、の八幡が翳を持物とし、日輪を描かない図像とは、微妙な相違が認められらく数珠が描かれないのは、写し崩れによるものと思われるが、一般的な日蓮の方、妙光寺本は、日輪を頂き、錫杖を両手で握る僧形で表す。(図⑲)恐



図⑰ 本立寺本八幡



1億 奈良国立博物館本人



後醍醐天皇像 清 光寺(遊行寺)蔵

情大養隆

日大明神

図18

# 3 稲荷大明神

た可能性を以前筆者は提示した。 神形で表すのが通例である。 という点で共通している。三十番神絵像の場合、 る。 天、あるいは荼枳尼天(狐に騎乗する図様を示す)といった女神と習合を図っ 本立寺本と妙光寺本に共通する図像として特筆したいのは、 (20) (21) 両者は稲束を担ぐか、 (X) (22) その背景には、 置くかの別はあるものの、 稲荷は座像立像を問わず、 稲荷が如意輪観音、 稲荷の図像であ 稲束と白衣像 女

四世紀後半には登場していたことが確認できる。 ②)この伏見稲荷社と真言宗教王護国寺の密接な関係のもとに生み出された図 こに登場する稲荷が、 伝承を絵画化した作品に「弘法大師行状絵詞」 束を荷う翁の姿をした稲荷神が現れ、 そこで想起されるのが、弘法大師空海が教王護国寺 では、この稲束を荷う白衣の稲荷は、どのように考えたら良いであろうか。 いつ頃誕生したかは定かでないが、 正しくこの稲束を荷う白衣の図像で描かれている。 鎮守神となったという伝承である。この 少なくともこの絵巻の制作された十 (東寺蔵) (東寺)を開くに際し、 の第八巻がある。 図 そ 稲

羅は、 十四世紀前半には、 図像が採られたと想像されるが、これにより、稲束を荷う稲荷像は、 羽 る。 真言宗や天台宗の聖護院系修験など複雑な要素が混在し、多様な展開が見られ 熊野本地仏曼荼羅 。その熊野曼荼羅の中で、鎌倉時代十四世紀にまで遡るとされる聖護院所蔵 (葉根)王子が登場する。その姿が正に稲束を担ぐ浄衣の翁形で表されてい 熊野を中心とした山岳信仰の産物であるが、その制作背景には、 稲束を荷う翁の図像は「熊野曼荼羅」の中にも見いだせる。 (<u>N</u> (<u>24</u>) ある程度普及していたことが予想できる 恐らく稲を共通項とするところから、 他多数の作品に、 熊野路に点在する九十九王子の一つ稲 先行する稲荷形の 更に遡り

確認できず、右手の指を立てる形の意味は不明である。く三曲屛風を背にして礼盤に座す。なお、左手は持物があるようにも見えるが趺坐する姿勢にアレンジしたためと解される。そして、稲荷は他の神像と同じている。これは、本立寺本が座像形式であることを尊重し、他の神像に合わせそこで再び、本立寺本を見ると、その図像は稲束を荷うことなく膝前に置い

烏帽子狩衣姿という身分に即し、屏風を描かなかった可能性もあるが、妙光寺な図様を示す。こちらは、既存の図像をそのまま引用した印象が強い。稲荷の様、稲束を荷う立ち姿で表され、三曲屏風も礼盤もなく、岩座の上を歩むようをれに対して妙光寺本は、「弘法大師行状絵詞」や「熊野本地仏曼荼羅」同

物や手印と併せ今後の課題としたい。 三十番神絵像には無い図像を、 かと推察される。 本は前掲した天照とこの稲荷のみ三曲屛風を描いていない。恐らく、 なお、左手に持つ扇子の意味は明らかでない。 さしたる変更も無しに取り入れた結果ではない 本立寺本の持

題としておきたい。 曼荼羅」の制作背景には天台宗寺門派の聖護院系修験の関与が予想されている。 源である天台宗延暦寺の山王本迹曼荼羅の強い影響を想定してきたが、 ある。また、稲束を荷う稲荷の図像が「熊野曼荼羅」の稲羽王子と共通する点 は無い同系統の稲荷の図像が採用された理由をどう考えるかは興味深い問題で と三十番神絵像との関係にまで考究する用意は無いが、 にも注目したい。筆者は、三十番神絵像の構成及び図像に、三十番神信仰の淵 なお、北野社伝来の本立寺本、即ち神社系と、妙光寺本両者に、日蓮宗系に 図像の導入経路を考える上で特に注目される。 併せて、 今回は「熊野曼荼羅」 今後の研究課

以上本章に於いては、 両本の特色ある図像三体について考察し、 検討を加え

- が推察されると同時に、その背景に吉田神道の影響の可能性が想定され妙光寺本の神鏡の図像は、十七世紀に登場する神鏡を持つ女神形との関連
- 性が考えられるとともに、 る手がかりともなる 本立寺本の八幡の図像は、 北野社という神社系三十番神信仰の在り様を探 八幡神のダブルイメージを合成した図像の可能

(2)

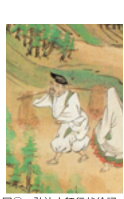
(3)曼羅など多くの候補があり、更に調査が必要と考えられる。 図像を採用したと考えられる。ただ、その採用の仕方には若干の相違が見 !本に共通する稲荷像は、 元となった図像の入手経路に関しては、弘法大師関係の絵巻や熊野 弘法大師との関係に纏わる伝説を元に生まれた

像との関連について検討を加えたい。 や配列に関しても今後検討を加え、両本の三十番神絵像としての性格を明らか にしていく予定である。また、 以上、本章では特色ある図像三体のみを取り上げ考察を試みたが、 妙光寺本に関しては開眼主を特定し、 他の図像



本立寺本稲荷

図22 本行寺本稲荷



弘法大師行状絵詞 部分 東寺蔵 図23



図21 妙光寺本稲荷

### 結語

に関する考察を試みた。 像三点に焦点を絞り、 いう、特異な図像を示す三十番神絵像の概要を紹介し、 本稿では、北野社伝来の本立寺本と日甄開眼裱背墨書銘を有する妙光寺本と 他の座像系作品の図像とも比較検討しながら、 その結果、 更に両本の特色ある図 その特色

- (1) のルーツと特色の一端を明らかにした。 両本の三体の図像に関しては、 前章において述べたような見解に達し、 そ
- (2)日蓮宗系図像の近世期における変化の背景に、 神鏡という天照の持物が重要なポイントとなるという予測を得 吉田神道の影響を考える上
- (3) 八幡、 三十番神絵像の図像研究の観点からは、 稲荷の図像という新資料と情報を提供し、 従来の作品に無い特色ある 若干の新知見を加

熊野本地仏曼荼羅 部分聖護院蔵

図24

えることとなった。

同図像を探索し、 有するような三十番神絵像の調査を続けるとともに、より広範囲の作品の中に 大方のご教示と資料提供をお願いする次第である。 現段階では未解明の部分も多く、今後は、三体の図像と同じ図像を共 その意味や導入経路の問題解明にも取り組んでいきたい。

此処に記して深謝の意を表します。 高配を賜りました。また、 した。また写真掲載に関しては、 調査にあたっては、 本立寺ご住職佐藤光昶様、 長安寺ご住職川上大隆様には数々のご協力を頂きま 清浄光寺(遊行寺)様のご高配を賜りました。 妙光寺ご住職佐藤憲成様のご

## 挿図リスト 出典

- 本法寺本三十番神絵像
- 大法寺本三十番神絵像
- 本行寺本三十番神絵像
- 本立寺本三十番神絵像
- **図** ⑤ 本立寺本裱背朱書と箱蓋裏朱書及び墨書
- 図 6 本立寺本大比叡
- **図**(7) 大法寺本大比叡
- **X** 8 本立寺本三上
- **図** 妙光寺本三十番神絵像
- **X** 妙光寺本裱背墨書部分
- 図 (11) 大法寺本天照
- (12) 本行寺本天照
- 図 (13) 本立寺本天照
- 妙光寺本天照 大法寺本八幡
- 奈良国立博物館本八幡
- 本立寺本八幡
- 後醍醐天皇像 清浄光寺 (遊行寺) 蔵 清浄光寺 (遊行寺) 提供

- 妙光寺本八幡
- 本立寺本稲荷
- 図 21) 妙光寺本稲荷
- 図 22 弘法大師行状絵詞 本行寺本稲荷 部分 東寺蔵 「弘法大師行状絵詞下」

『続日本

図 熊野本地仏曼荼羅 名宝」展覧会図録二〇〇四年 絵巻物全集』一一 部分 聖護院蔵 「祈りの道 吉野 熊野 高野の

中央公論社

出典明記しない図版は著者撮影

### 註

- 1 るが、詳細は、拙論「金沢文庫保管称名寺所蔵「三十番神絵像」考」(『佛 教藝術』二四三号 一九九九年)を参照されたい。 『叡岳要記』下、 『門葉記』巻七九・如法経一、『如法経手記』等があげられ
- 2 註①拙論を参照されたい。
- 3 親筆 三十番神之名帳」紹介」(『京都本法寺宝物研究』 二〇一一年)。 番神真号 ] 小考」(『佛教藝術』 三一九号 二〇一一年) 「池上本門寺所蔵 「日 ねて─」(『佛教藝術』二九四号 二○○七年) 「異色の「金字法華三尊三十 八号 二〇〇六年)「三十番神絵像再考―白髭 七六号 十番神絵像小考(三)―本間美術館所蔵作品を中心に―」(『佛教藝術』| 社蔵 「三十番神絵像」を中心に―」 (『佛教藝術』 二六四号 註①以外の三十番神絵像に関する拙論「三十番神絵像小考(二) 一九号 二〇〇四年) 二〇〇四年) 「個人所蔵「三十番神絵像」 「長谷川等伯筆「三十番神図」小考」(『美学美術史學 (鬚)神社所蔵本の紹介を兼 小考」(『佛教藝術』二八 二〇〇二年) [三 —談山神
- ④ 三十番神の種類に関しては、その守護対象によって天地、内侍所、王城、 三十番神と一致し、『神祇正宗』に説く法華守護と同等。詳細は註①を参照 絵像に勧請される番神は、 、禁闕、 法華、如法経、 『如法経濫觴類聚記』(大正大蔵経)に記される 法華経、仁王経、 如法経守護など多数あるが、
- 天照皇太神に関しては、伊勢と天照の二通りの記述の仕方があり、 に関しては、 一三一九号 二〇一一年)を参照されたい 拙論「異色の 「金字法華三尊三十番神真号」小考」(『佛教藝 その事

(5)

- 6 先行すると推定される奈良国立博物館本(旧個人蔵) については、拙論 な関係にあることを提示しているので、参照されたい。 二〇〇六年)にすでに紹介し、 「個人所蔵「三十番神絵像」小考」(『佛教藝術』二八八 その図像及び構成が山王曼荼羅と密接 天台系三十番神絵像
- 7 日蓮は、度々天照と八幡を神祇の代表としてその著作の中で語るばかりで 式は後継者にも引き継がれる。 なく、その「曼荼羅本尊」に天照、 八幡を並置して勧請しており、この形
- 『日蓮宗寺院大鑑』参照。

8

- 9 な関係にある神祇を勧請する作例がある。そうした両者の関係を考える時、 例として、二十一社以外に北野や祇園、 山王本迹曼荼羅は基本的に山王二十一社内の神祇で構成されるが、 北野社伝来の本立寺本の図様は極めて重要である。 赤山といった比叡山延暦寺と密接 特殊な
- 10 『泉洲佐野 妙光寺文書』「貞享三年丙寅九月七日 智鑑院 日遥花押
- (11) 二〇〇四年の「修復報告書」によれば、以前の状態は 紙の無い二枚仕立て」であったことがわかる。 「修復歴があり増裏
- (12) 皆是我有 其中衆生 悉是吾子 の引用である。賛文解読には、 一十一、「常在霊鷲山 「諸仏救世者 住於大神通 為悦衆生故現無量神力」は法華経如来神力品第 我此土安穏」は同如来寿量品第十六、「今此」 長安寺住職川上大隆氏のご教示を頂いた。 唯我一人能為救護」は同譬喩品第三より
- 『日蓮宗寺院大鑑』参照
- 長安寺住職川上大隆氏のご教示による。

14) 13

- 池田本覚寺は、 中老僧日位が徳治二年(一三〇七)に開基した日蓮宗本山
- (16) た三十番神の神名と図像を書いた『神道神秘伝』 吉田兼倶の後継者吉田兼右が、永禄三年(一五六〇)頂妙寺の日珖に与え いるわけではない点、注意を要する。 御手令持鏡給」とある。但し、三十神全ての図像が一致して (頂妙寺所蔵)には「十日
- (17) 十五~十六世紀の三十番神絵像では、 られる。それらに関しては別稿を以て論じたい。 いる。これは先行する山王曼荼羅や仏教図像からの引用によるものと考え 般的であるが、拱手するか、翳や団扇、 客人、 稲荷、 如意宝珠や宝剣を持物として 熱田が女神形をとるの
- 錫杖ではなく、 翳のような物を持つ場合が多い。
- (19) (18) 『神道深秘伝』 には 十一日 八幡 男体 玉冠 正笏」とある。

- , 天皇の祖先神伊勢の天照を中心に、武家の守護神八幡、 の三社の神号や託宣をセットで記した信仰対象の掛物を「三社託宣」とい 中世以降に広まる。 藤原氏の氏神春日
- 註①拙論 四三号 一九九九年)。 「金沢文庫保管称名寺所蔵「三十番神絵像」考」(『佛教藝術』二
- 稲荷形の稲葉根王子を描く「熊野曼荼羅」は、 湯川神社本など数多い。ここでは最古例の作品を紹介した。 他にも和歌山県立博物本、
- され、立像系では、住吉明神が翁形で表されることを付記しておきたい。 因みに翁形に注目すると、日蓮宗系座像形式では、鹿島が同じく翁形で表 そこには、 傾向が垣間見える。 中世社会において、 神のイメージを翁で表すといった共通する

23

22

21)

20

筆者は以前、 番神絵像\_ 若干の私見を述べた。 」を中心に─」(『佛教藝術』二六四号 二○○二年)。 立像系三十番神絵像に関し、「熊野曼茶羅」との関連について 拙論 「三十番神絵像小考(二)——談山神社蔵「三十

24